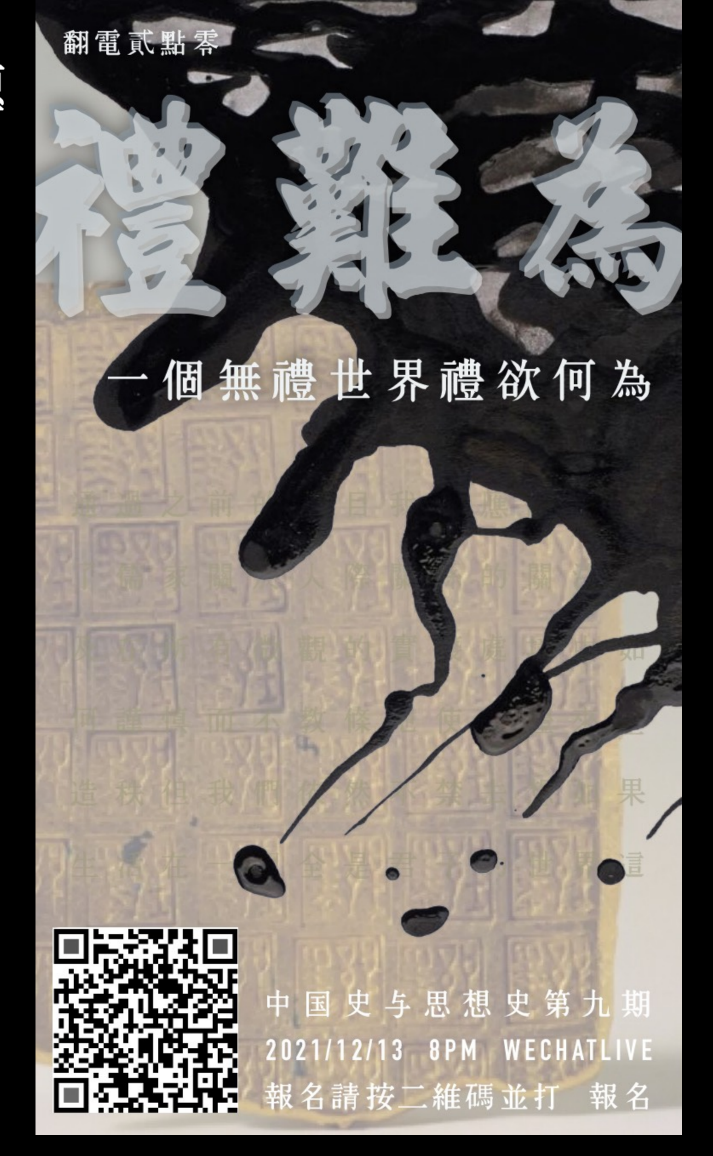
# 割轉



### CHAPTER3 我们何以不同

基础问题意识:在现代化进程中,我们再次扎入"中国特殊论"。当然作为一个 延续至今的古典文明,特殊是一定的,但这个特殊性到底是什么呢?

### EPISODE09 克服属己理性

基础问题意识:礼是在人与人之间塑造秩序的精微面相,但是不是每个处境下,每个大的环境下,都有达成的可能呢?如果不能该怎么办?

### 翻电2.0 整体章节

1 纯粹理性批判 / 2 哲学研究 / 3 论语 / 4 查拉图斯特拉如是说 / 5 性经验史 / 6 理想国 / 7 精神现象学 / 8 存在与时间

## 礼是一个面向实然的主张

当然就要面向实然的问题

叶公语孔子曰: "吾党有直躬者,其父攘羊,而子证之。" 孔子曰: "吾党之直者异于是。父为子隐,子为父隐,直在其中矣。"——《论语·子路》

当然可以想象问题在私下得到了解决。

公杀其傅杜原款。或谓大子:"子辞,君必辩焉。"大子曰:"君非姬氏,居不安,食不饱。我辞,姬必有罪。君老矣,吾又不乐。"曰:"子其行乎!"大子曰:"君实不察其罪,被此名也以出,人谁纳我?"——《左传·僖公四年》

无争无讼,又在人际的精微中发现了公义存身之地 仍然是一个应然的状况

## 一切都让我们想回到霍布斯

恶秩序的"向上兼容"

不怪之前听众说: 我只想尊重值得尊重的人 (被尊重后懂得回报的人)

所以是不是还是霍布斯比较好啊? 霍布斯认为争讼不可避免,难道谁可以避免争讼吗? 所以其实霍布斯的想法覆盖了所有可能发生的恶

有了霍布斯的思路, 是不是孔子的恶也可以得到遏制?

真正实然的秩序还是兼容所有的"恶"的秩序? 而且在这样的秩序中,我们对恶不对人,一视同仁,实现彻底 的平等好不好?

## 为何无法兼顾呢?

### 这两种秩序截然二分

霍布斯要的秩序,人的恶得以限制,怎么限制啊?



利维坦来维持?谁是利维坦?谁是这位老利?

那我们打个补丁,限制限制利维坦 "有条件社会契约下的善意"

有条件的:人不是给出所有的权利

善意:在规则内,依然维系善意长期存在

### 但维特根斯坦教导我们:

- 1 权利可以通过语义取得明确的现实边界吗?
- 2 善与规则冲突的时候呢? (阿桑奇、斯诺登)

## 霍布斯思路的应然与实然

### 规则面前人人平等的巨大缝隙

规则面前人人平等 却出现了维持规则的人(权力)<u>与维持对象的区别</u>

> 以权力为核心形成远近关系 成为一种新的不平等秩序

儒家希望秩序在人与人之间自下而上形成 霍布斯希望秩序在权力与人之间自上而下形成

规则面前人人平等依然仅仅是一种应然 因为面对权力的距离和关系,却是人人有别 那么儒家如何看待 人的"恶"呢? 人与"礼"的无法配合

儒家对"恶"的理解

什么是儒家厌恶的

## 君子是不是看什么都是好的?

### 君子会有讨厌的人吗?

子贡曰:"君子亦有恶乎?"子曰:"有恶。恶称人之恶者。恶居下流而讪上者。恶勇而无礼者。恶果敢而窒者。"曰:"赐也,亦有恶乎?""恶徼以为知者,恶不孙以为勇者,恶讦以为直者。"

——《论语·阳货》

1 君子讨厌的人,与我们讨厌的人有什么区别?2 这里有什么重要的地方?

今人之性, 生而有好利焉, 顺是, 故争夺生而辞让亡焉; 生而有疾恶焉, 顺是, 故残贼生而忠信亡焉; 生而有耳目之欲, 有好声色焉, 顺是, 故淫乱生而礼义文理亡焉。然则从人之性, 顺人之情, 必出于争夺, 合于犯分乱理, 而归于暴。

——《荀子・性恶》

## 性恶并非radical evil

一种新的"性恶观"

人性恶:自私自利、放纵无度

伪善:命名自私自利,放纵无度,还装作不是

称人之恶者 居下流而讪上者 勇而无礼者 果敢而窒者

徼以为知者不孙以为勇者讦以为直者

恶是"自以为义"不知分辨

## 自以为义与radical evil

不是善恶之争, 而是善善之争

当我们想象恶为radical evil 世界是善恶分明的

所谓"实然"是,人因为本性或别的原因改正不了分明的"恶"要么"教育"以使其改正要么"惩戒"以使其改正

当我们想象恶为自以为义 世界不是善恶分明的

所谓"实然"是,人因为本性或别的原因总会认为自己的立场正义, 且嫉恶如仇

那么"教育"便很难使其改正 "惩戒"也无从下手

人非但不是自利的,可能是自善的 惩罚对于"自以为正义"的意识形态兴起是无效的

## 另一重现实

孔子有什么方法可以让"自以为义"完全消失吗?

礼: 在一个自以为义的世界之中运行 所以这不是一个"小人"的世界

君子君子

小人

而是一个"民"的世界

## 对待"民"有什么特点?

是对待"坏人"吗?

子曰:"道千乘之国:敬事而信,节用而爱人,使民以时。"——《论语·学而》

(人都有他自己的生活要顾, 不妨碍他自己的生活)

曾子曰:"慎终追远,民德归厚矣。"——《论语·学而》 (君主都没有时时觉得自己最厉害,民才会效法)

子曰:"道之以政,齐之以刑,民免而无耻;道之以德,齐之以礼,有耻且格。"——《论语·为政》 (这里的"耻",是以自以为义为耻)

或谓孔子曰:"子奚不为政?"子曰:"书云:'孝乎惟孝、友于兄弟, 施于有政。'是亦为政,奚其为为政?"——《论语·为政》 (为何人伦就是"从事政治",因为人伦不是"义为核心"的)

民需要模仿和引导,才能走出"自以为义"的状态

## 从这里渐渐理解儒家的"道家"一面

以及"卢梭"可能也感受到的东西

哀公问社于宰我。宰我对曰:"夏后氏以松,殷人以柏,周人以 栗,曰使民战栗。"子闻之曰:"成事不说,遂事不谏,既往不 咎。"——《论语·八佾》 (对待民的错误,战栗对立只有坏的结果)

子谓子产,"有君子之道四焉:其行己也恭,其事上也敬,其养民也惠,其使民也义。"——《论语·公冶长》 (子产这里的"义"是各得其所的规范之义)

子曰:"雍也可使南面。"仲弓问子桑伯子,子曰:"可也简。"仲弓曰:"居敬而行简,以临其民,不亦可乎?居简而行简,无乃大简乎?"子曰:"雍之言然。"——《论语·雍也》(敬而简,孔子不主张对民大施礼教)

孔子对教育的看法到底是什么? 有教无类的B面是什么?

## 这是一种愚民之道吗?

"简"的原因是什么?

子曰:"中人以上,可以语上也。中人以下,不可以语上也。"——《论语·雍也》

民可使由之,不可使知之。"——《论语・泰伯》

樊迟问知。子曰:"务民之义,敬鬼神而远之,可谓知矣。"问仁。

曰:"仁者先难而后获,可谓仁矣。"——《论语·雍也》 (就算君子之知,都不要考虑那些宏大的东西)

子曰:"中庸之为德也,其至矣乎!民鲜久矣。"——《论语·雍也》 (庸确实是就是"平常"的意思,尊重平常实用就是美德的极致)

在"道术为天下裂"的春秋,孔子与道家看到这种"平常"的价值

## 之前不太理解的一句

### 看看这里的"中道"如何达成?

子曰: "恭而无礼则劳。慎而无礼则葸。勇而无礼则乱。直而无礼则绞。君子笃于亲,则民兴于仁。故旧不遗,则民不偷。"——《论语·泰伯》

(君子为何不笃其亲,为何遗故旧?当然是有道理的。) 老子:大道废,有仁义

子曰:"泰伯,其可谓至德也已矣!三以天下让,民无得而称 焉。"——《论语·泰伯》

子曰:"大哉!尧之为君也。巍巍乎!唯天为大, 唯尧则之。荡荡 乎!民无能名焉。巍巍乎!其有成功也。焕乎!其有文章。" (真正的仁义, 不是普通道理可以涵盖的, 不是普通人太能接受的)

智慧之中道难求

## 儒家对恶的理解

所知之不中道状态

自然而实用的状态



所知 / 智慧的显性运用 正义对恶的显性指出和克服 (这个位置是真正非中道的位置)



这一步,感兴趣,教授的 人极少

对实践智慧的理解和使用

"政治"就是一个不可能简单的东西

子路使子羔为费宰。子曰:"贼夫人之子。"子路曰:"有民人焉,有社稷焉,何必读书,然后为学?"子曰:"是故恶夫佞者。"——《论语·先进》

在孔子的时代"简之道"还是可以想象的,是现实的今天已经不可能了

## 在平常的事情中看到重要性

什么是真正的"超越性"

#### 假超越性:

生活是假的,思想超越生活,思想是真的 (进入极端属己之美的状态)

仲弓问仁。子曰: "出门如见大宾, 使民如承大祭。己所不欲, 勿施于人。在邦无怨, 在家无怨。"仲弓曰: "雍虽不敏, 请事斯语矣。"——《论语·颜渊》

(见大宾,承大祭没有那么重要 / 己所不欲的是什么?难以 摆脱的他人属己问题)

颜渊问仁。子曰:"克己复礼为仁。一日克己复礼,天下归仁焉。为仁由己,而由人乎哉?"颜渊曰:"请问其目。"子曰:"非礼勿视,非礼勿听,非礼勿言,非礼勿动。"颜渊曰:"回虽不敏,请事斯语矣。"——《论语・颜渊》

但孔子也很怀疑这样的东西可以改变社会

季康子 问政于孔子 曰:"如杀无道,以就有道,何如?"孔子 对曰:"子为政,焉用杀?子欲善而民善矣。君子之德风,小人之德草。草上之风,必偃。"——《论语·颜渊》

君为何重要?他的政策是人们真正的"日常"

## 名这个看似迂腐的东西

建立一个超越"利义"的秩序

子路曰:"卫君待子而为政,子将奚先?"子曰:"必也正名乎?"子路曰:"有是哉!子之迂也。奚其正?"子曰:"野哉由也!君子于其所不知,盖阙如也。名不正则言不顺,言不顺则事不成,事不成则礼乐不兴,礼乐不兴则刑罚不中。刑罚不中则民无所措手足。故君子名之必可言也,言之必可行也。君子于其言,无所苟而已矣。"——《论语·子路》

名正言顺 理正言顺

言行问题,什么言是可行,能行的? 以"名"言,这样的"言"才可能"行"

名不正则不能让自己说的成为现实,则无法建立好的秩序,则 必然为了建立秩序而采用重典,则让人民手足无措。

我现在特别厉害,为什么不可以被人承认,为什么别人不听我的?为什么我的好主张不能实行?

## 名与差异

儒家不是一个讲究"绝对平等"的思想

首先, 这不是一个绝对平等的社会 (名的体系既有存在)

其次,无法想象一个绝对平等社会的形成 (基础是啥?)

 君
 君

 君
 君

 E
 民

 民
 民

"出门如见大宾,使民如承大祭" "子欲善,而民善矣。君子之德风,小人之德草。草上之风, 必偃。"

子曰:"上好礼,则民易使也。"

儒家在承认差异的情况下,赋予了上位者以优先的义务 在这其中以礼的实践智慧疏导人与人的关系 当然绝对有名与礼无法两全,上位者失礼的情况,在这里,儒 家也认为以失礼复礼并不是一个好的方法

## 儒家的政治哲学

或说儒家的公共哲学

儒家认为秩序的损坏在于:人的自然状态 自以为义,好义

为了限制人的"好义",我们遵循一种传统,以一个等级差异社会原则作为超越"义"的共识

并在一切日常实践中,以人与人的关系视角看待所有的公共事务,以创造性的礼实践,实现人与人的良好秩序

这样的一种秩序的构成的,需要依仗"名"之上位者的主动方能 形成

这个在今天是不是已经过时了? (这能不能解决今天的问题)

## 儒家视野下今日的课题

"民"的君子化

以"简"待之的"民",在互联网大环境下,已经不可逆地发生了剧变

如何使所有公共人超越"自以为义"的藩篱, 进入



流动社会的中间流动阶层, 形成中道认识

重拾中国文化的突破精神 (不是一种个体认识论的自我救赎和自我自由) 在社会失序中筑路,而不是拆路

## 儒家是一个开放的思想体系

这里"开放"不一定是褒义词

儒家在孔子年代没有:

政治学

伦理学

认识论 分门别类的论述

所以很难形成一个目的对应的帮助

但儒家思想好在, 方向与气质明确

克己之学,克服单向的合理性之学 (在今天尤其重要)